
·186·

两周受命说的初型与衍变

王 坤 鹏
（北京师范大学  历史学院，北京  100875）

                                                                                                                                                                                             

摘   要：受命说最初的目的是为了解释朝代更迭，受命者在原理上可以包括整个周代统治集团。周人在
不同场合提出的“受命”所强调的内容各有不同：受命强调道德，革命强调武力，接受天命为政治神话，反思

天命则为现实需求，不同内容相互之间存在着张力。西周中期之后，统治者逐渐消解了受命中存在的革命因

素，同时对天命所做的反思渐至荡然无存，受命说成为一种固化的意识形态。东周以来，受命说的衍变与“文

王之典”很有关系，“文王之典”指周文王所作的典法，学者整合文王受命、称王、改制，发展出“改正朔，易

服色，制礼乐”的受命仪典，在其后的实际政治中广为应用。

关键词：受命；革命；文王之典；改制

作者简介：王坤鹏（1984—  ），男，河南沈丘人，北京师范大学历史学院博士研究生，主要从事先秦历

史与考古研究。

中图分类号：K224      文献标识码：A      文章编号：1001-4403(2014)01-0186-05      收稿日期：2013-06-11
                                                                                                                                                                                             

受命说是我国古代比较有影响的一种政治理

论，《春秋繁露·三代改制质文》云：“王者必受

命而后王。王者必改正朔，易服色，制礼乐，一

统于天下，所以明易姓非继人，通以己受之于天

也。”就目前所见文献看，受命说可上溯至商周

鼎革之际。关于两周时期的受命说，相关研究专

文有祝中熹先生《文王受命说新探》（《人文杂志》

1988年3期）、王和先生《文王“受命”传说与周

初的年代》（《史林》1990年2期）、王晖先生《周

文王受命称王考》（《陕西师范大学学报》2002年4

期）、晁福林先生《从上博简〈诗论〉看文王“受命”

及孔子的天道观》（《北京师范大学学报》2006年2

期）、刘光胜先生《真实的历史还是不断衍生的传

说——对清华简文王受命的再考察》（《社会科学

辑刊》2012年5期）等。由于对文献解读不同，学

者之间尚有分歧。近年来，随着新材料的不断出

现，为重新探讨周代受命说提供了条件。笔者不

揣浅陋，布陈己见，就正于专家。

一、受命说的多重内涵

关于受命说，周初文献如《尚书》的《金縢》

《大诰》《康诰》《酒诰》《梓材》《召诰》《洛诰》《多

士》《无逸》《君奭》《多方》《立政》等篇以及《诗

经·大雅》的《文王》《大明》《皇矣》《文王有声》

等多有述及，根本上是为了解释商周鼎革。［1］287-288

根据需要，不同场合提到的受命者以及所受之命

存在不同程度的差异。先秦时期的权力更迭都非

一朝一夕、一人之力能完成，像《汉书·异姓诸

侯王表》所说，“殷周之王，乃繇卨稷，修仁行义，

历十余世，至于汤武，然后放杀”，汤武革命都是

累积数十世力量之后的爆发。所谓受命也不可能

有一个确定的说法。

受命说的受命者与受命时间不固定。虽然传

统文献中多艳称“文王受命”，但实际材料证明，

“文王受命”只是后来的一种成说而已。陈梦家先

生认为周代受命有“文王受命”与“文武受命”两



·187·

说，但从《诗》、《书》、金文仅有“文王受命”而无

“武王受命”来看，西周只是以文王为受命者，武

王只是嗣文王作邦。［2］28-29实际上，受命者也非

只有以上两种。其一，文王之前的周代先祖受命。

最早者有周代始祖后稷，清华简《祭公之顾命》

云：“丕惟后稷之受命，是永厚”，［3］174是说周始

祖后稷已接受天命。《国语·周语下》云：“自后

稷之始基靖民，十五王而文始平之”，可见周人

将后稷作始周邦与文王功业等量齐观，视后稷为

受命之君并不突兀。此外，周先王受命者还有太

王、王季。《诗经·大雅·皇矣》云：“帝迁明德，

串夷载路，天立厥配，受命既固。”这里所说的受

命者即是指太王、王季。《皇矣》又云：“维此王

季⋯⋯奄有四方”，诗人所说的正是在受命的基

础上，王季能抚有天下四方，“王此大邦”。其二，

文王、武王之外，周初亦有他王受命的说法。《召

诰》云“皇天上帝，改厥元子兹大国殷之命，惟王

受命”，“受命”当指时王受命。关于《召诰》一篇

作诰人及所诰对象，牵涉周公是否摄政称王以及

周初年代等复杂问题，学界多有讨论①，此处不作

展开。不管此处时王是指周公抑或成王，都说明

在文、武之后，周初尚有他王受命的说法。其三，

受命者可以是一个统治集团。《尚书·多士》云

“昊天大降丧于殷，我有周佑命”，伪《孔传》云“言

我有周受天佑助之命”，又《君奭》云“殷既坠厥命，

我有周既受”，《立政》云“帝钦罚之，乃伻我有夏，

式商受命，奄甸万姓”，所谓“有夏”亦是周自称。

《诗经·大雅·文王》云“周虽旧邦，其命维新”，

周邦因为受命由旧而新。有周受命，实际即指周

代统治集团接受天命。上引《尚书》诸篇都出自周

公之手，周公摄政为治，可以说也是受命者之一。

可见受命说只要能够解释商周鼎革，并不必拘泥

于何者受命。

受命内容亦因具体场合不同而多有差异。这

一点已有学者论及［4］，本文略作补充。其一，受命

内容具体到个体事件。例如，《诗经·大雅·皇

矣》云“帝谓文王，询尔仇方，同尔兄弟，以尔钩

援，与尔临冲，以伐崇墉”，这是文王受上帝命伐

密、崇。［5］《大诰》云“宁王遗我大宝龟，绍天明，

即命，曰：有大艰于西土，西土人亦不静，越兹

蠢”，所受之命只是上帝对周所处战略形势的提

示。《康诰》云“天乃大命文王：殪戎殷，诞受厥命，

越厥邦厥民”，又《逸周书·商誓解》云“肆上帝

命我小国曰：革商国”［6］461，受命特指灭商，接

收商的土地人民。其二，受命内容泛指商周鼎革。

《召诰》云：“皇天上帝，改厥元子兹大国殷之命，

惟王受命，无疆惟休，亦无疆惟恤。”受命泛指周

克商所获得的统治权。又《金縢》云：“乃元孙发

不若旦多材多艺，不能事鬼神，乃命于帝庭，敷

佑四方，用能定尔子孙于下地。”“乃命于帝庭”意

指武王受命于天帝②，受命也是泛指抚有四方国

土，安定周邦，与《大诰》“天休于宁王，兴我小邦

周”相似。其三，随着克商的胜利，受命的具体内

容也在改变，后来侧重于指上天对周邦国运的安

排，即《召诰》所说的“天其命哲、命吉凶、命历

年”。周人认为统治年限是上天所命，正如《召诰》

所谓“有夏服天命，惟有历年”、“有殷受天命，惟

有历年”，夏、商的统治期限都是上天所命，周也

一样。［7］18受命说中这一“命历年”的说法影响深

远，《左传·宣公三年》记载楚庄王问鼎于成周，

王孙满应曰：“成王定鼎于郏鄏，卜世三十，卜年

七百，天所命也。”郏鄏即是成周洛邑，成王定鼎

郏鄏进行占卜，即《召诰》所说的营洛邑之时“厥

既得卜”。王孙满所说“卜世三十，卜年七百”即

是《召诰》所说的“命历年”。东周时期，周王朝积

贫积弱，地域狭小，只是名义上的天子，周代贵

族尚深信这种天命历年的说法，并以之反击强楚

的不臣之心，足见西周以来“命历年”的说法深入

人心。上天赋予周代不断扩张直到征服商王朝的

权力，并将天下四方土地与民众授予周代统治集

团。由这种天命观念发展出来的受命说，其受命

者原理上可以包括整个周代统治集团。反映在文

献中，上至周始祖后稷下至周公、成王乃至泛指

的周邦，都可以接受天命。

二、受命说的内在张力

周初统治者所提出的受命说没有确定的内

涵，在受命时间、受命者以及受命内容上都有不

同的说法。随着时间发展，这一理论的不同说法、

不同内涵之间产生了一定的张力。随着周代统治

的稳定，出于政治宣传的需要，周代统治集团需

①王国维先生认为《召诰》为召公之言，于省吾先生认为周

公所作，晁福林先生认为是召公诰周公之作。参考：王国维《殷

周制度论》，《观堂集林》，中华书局1959年版，第476-477页；

于省吾《双剑誃尚书新证》，中华书局2009年版，第160-165页；

晁福林《上博简〈甘棠〉之论与召公奭史事探析——附论〈尚

书·召诰〉的性质》，《南都学坛》，2003年第5期。

②孔颖达疏谓“发虽不能事鬼神，则有人君之用，乃受命于

天帝之庭，能布其德教以佑助四方之民，用能安定汝三王子孙在

于下地”。

两周受命说的初型与衍变



·188·

  2014.1

要对受命说加以改造，消解这种张力。

张力首先体现在受命与革命之间。受命，顾

名思义就是从上天那里接受天命，对于获得天命

的方式则没有明示，这一概念本身带有强烈的伦

理意味。［8］《尚书·多士》云：“有夏不适逸，则

惟帝降格，向于时夏。弗克庸帝，大淫泆，有辞，

惟时天罔念闻。厥惟废元命，降致罚。”夏朝淫

泆不敬招致上天的惩罚。又云：“（殷）在今后嗣

王⋯⋯诞淫厥泆，罔顾于天显民祗。惟时上帝不

保，降若兹大丧。”周受殷命亦是由于殷统治者淫

泆堕落，看不出武力征伐的痕迹，鼎革过程充满

着道德理性。正如《诗经·大雅·皇矣》云：“皇

矣上帝，临下有赫。监观四方，求民之莫。维此二

国，其政不获，维彼四国，爰究爰度。上帝耆之，

憎其式廓，乃眷西顾，此维与宅。”夏商两国自毁

基业，周受天命是上帝的眷顾。在这种提法里，

“受命”只是简单的授予，决定权在于上天，武力

征伐则退居幕后。然而周初受命说中还存在着

“革命”的提法，突出了武力征伐在受命中所起的

关键作用。《逸周书·商誓解》云：“予言非敢顾天

命，予来致上帝之威命明罚。”［6］452又云：“今纣弃

成汤之典，肆上帝命我小国曰：革商国。”［6］461周

武王明言“非敢顾天命”，意思就是不管周代是否

受命，都要“致上帝之威命明罚”，“革商国”，也

就是“革命”。《尚书·顾命》说：“昔君文王、武

王⋯⋯用克达殷，集大命”，“达殷”亦出现于西周

金文《史墙盘》［9］10175，“达”同“挞”，意为征伐。《史

记·周本纪》记载武王伐商后第二天祭社，武王

云：“革殷，受天明命”①，其意与“达殷，集大命”

相同，武王进行武力征伐，革命之后，才算真正

接受天命。

受命与革命两种提法并没有根本上的矛盾，

一者强调道德，一者强调武力，本质上相辅相成。

但在作政治宣传时，这种差别一定程度上还是会

造成冲突的。因此，随着周代文治的发达，周代

统治集团便着力解决这一问题，通过“武王受命”

可见一斑。关于武王受命，最初的说法武王只是

继文王保有天命。《诗经·大雅·大明》先说“天

监在下，有命既集”、“有命自天，命此文王”，继

说“笃生武王，保右命尔，燮伐大商”。郑玄认为

“右，助也”，实际上“右”当训“有”，谓文王受天

命，武王灭商，保有天命。西周早期的《大盂鼎》

铭文曰：“丕显文王，受天有大命。在武王，嗣文

作邦。”［9］2837亦是说文王受命，武王继文王保有

此命。这种说法中，武王仍是继保天命的形象。

随着周代政权稳定，为了消解受命说中的革命因

素，渐渐出现了“文武受命”的说法。这种说法可

追溯到周公执政时期。《尚书·洛诰》云“惟周公

诞保文武受命”。另外如《诗经·周颂·昊天有

成命》云：“昊天有成命，二后受之。”郑玄曰：“二

后，文、武也。”［10］587西周晚期《师询簋》云：“丕

显文武，□受天命。”［9］4342《毛公鼎》云：“丕显文

武，皇天引厌厥德，配我有周，膺受大命。”［9］2841

《乖伯归夆簋》铭文亦云：“丕显祖文武，膺受大

命”［9］4331等都是这种说法。在“文武受命”的说法

中，武王与文王一样，直接从上天那里接受统治

天下的命令，已找不到武王革命的血腥气息。《孟

子·尽心下》云：“孟子曰：‘尽信书则不如无书。

吾于《武成》，取二三策而已矣。仁人无敌于天下，

以至仁伐至不仁，而何其血之流杵也？”孟子等

战国学者已不认同商周鼎革过程中曾出现凶残血

腥场面，足见周代对受命说的改造十分成功。

张力还体现在接受天命与反思天命之间。周

初统治者在各种场合大力宣称接受天命，同时他

们对天命也进行了深入反思。周公诫命殷遗民时

曾说到夏、商曾接受天命，多有历年，但最终被

周代替。考察夏商失国的原因，周初统治者认为

是因为“惟不敬厥德，乃早坠厥命”（《尚书·召

诰》）。同时，对于天命也产生了一种不确定的感

觉，《康诰》云“惟命不于常”。虽然周王朝接受了

天命，但正像《君奭》所说“殷既坠厥命，我有周

既受，我不敢知曰厥基永孚于休”，周的基业国

运是否能保持长久尚是未知数。又《召诰》云“惟

王受命，无疆惟休，亦无疆惟恤”，周受命是上

天的绝大休赐，亦是无限忧恤之事。《诗经·大

雅·文王》云“宜鉴于殷，骏命不易”，由殷失天

命，周人认为天命难持。［11］799此类对天命的反思

遍见于周初文献，如《大诰》云“尔亦不知天命不

易”，《君奭》云“不知天命不易”②，《周颂·敬之》

云“天维显思，命不易哉”等。

接受天命与反思天命只是对天命的态度不

同，并无实质矛盾。在不同场合，周人对接受天

命与反思天命各有强调。但接受天命为一种政治

神话，天命不易则是一种实际思考，不同的提法

并不利于政治宣传。随着周王朝统治日久，对受

①学者将此句补入《逸周书·克殷解》，朱右曾《逸周书集

训校释》，（台湾）世界书局1980年版，第91页。

②《大诰》孔颖达疏谓“亦不知天命之不可变易也”，《君奭》

孔颖达疏谓“天命不易，言甚难也。”《大诰》所释似不如《君奭》

为确。



·189·

命所进行的反思逐渐淡化。［12］西周末及东周时

期，周接受天命已为事实所验证，当时的主流观

念只是祈求并固守天命。西周厉王时器《胡簋》铭

云：“申固皇［上帝］大鲁命，用令保我家、朕位、

胡身，施施降余多福，宪烝宇，慕远猷，胡其万年，

将实朕多御，用祷寿，匄永命。”［9］4317统治者对于

天命的要求只是长保权势及身家性命，并认为周

王朝所受天命一定会保佑他们长久地享有权力，

已经缺失了初期受命说中对天命的深入反思。这

一时期，政治上出现了种种问题，周的统治日见

削弱，周人只是认为其所受的天命出现了问题。

如《诗经·小雅·节南山》云“昊天不惠，降此

大戾。”《诗经·大雅·桑柔》云“天降丧乱，灭

我立王。”又如清华简《芮良夫毖》云“天之所坏，

莫之能支，天之所支，亦不可坏”等［13］146，都是将

周邦的兴坏归因于所受的天命，早期对天命所进

行的反思渐至荡然无存，受命说趋于固定，逐渐

成为一种意识形态。

三、受命说与“文王之典”

文献中存在的“文武受命”前文已述，但“文

武受命”的提法只是周代统治集团对受命说所进

行的修补，比较典型的提法仍是文王受命。《诗

经·大雅》中的《文王》《文王有声》及《大明》

诸篇都极力渲染文王受命，“文王受命，有此武

功”、“有命自天，命此文王”，晚到两周之际的《尚

书·文侯之命》仍云“惟时上帝集厥命于文王”。

东周之后下延到秦汉时期，文王受命的说法逐渐

成为受命说的主要模式。这种衍变与文献所说的

“文王之典”有莫大关系。

周取代商成为四方共主，除武力征伐外，也

伴随着一套典礼制度的形成。周人旧为商伯，在

祭祀及日常政治活动中，经常使用商人典礼，这

种情况在克商后短期内并未改变。《尚书·多士》

云：“惟尔知，惟殷先人，有册有典。”可知商人

有一套成熟的典册制度。周人最初也使用这套典

制，《逸周书·世俘解》记武王克商后，“告于周

庙曰：古朕闻文考修商人典”，顾颉刚谓“此即周

人循商人之典”［14］。《康诰》云“师兹殷罚有伦”，

周公叮嘱卫康叔要借鉴商代刑罚制度［15］365，不

过《康诰》同时记载“乃其速由文王作罚”，已说

到要根据文王所定的刑罚来行事。另外《酒诰》云

“尚克用文王教，不腆于酒。故我至于今，克受殷

之命”，周公认为周能受命，关键就在于克守文王

之典教。可见文王时期虽然没有最终完成由伯而

王的过程，却制定了一些典法。文献中对“文王

之典”渲染有加，《诗经·周颂·维清》云“维清

缉熙，文王之典，肇禋，迄用有成，维周之祯”，

正是有了“文王之典”，周代始受命作祀。又《周

颂·我将》云“仪式刑文王之典，日靖四方”，“文

王之典”是周人统治四方的基本方略。

所谓“文王之典”的文献阙如，详细内容我们

已不得而知，但可考其大略。《逸周书》有《程典》

篇，传为文王在程地为周所作的典法。史官记载

文王作《程典》的背景云：“维三月既生魄，文王

合六州之侯，奉勤于商。商王用宗谗，震怒无疆。

诸侯不娱，逆诸文王。文王弗忍，乃作《程典》，以

命三忠（吏）。”［6］165-166文王参觐商王，商对周起了

猜忌，觐见之际商周产生了矛盾。文王在这种情

况下，作了《程典》。俞樾认为：“‘三忠’未知何

义⋯⋯据《大匡篇》‘王乃召冢卿三老三吏’，孔注

‘三吏，三卿也’，疑此文‘三忠’乃‘三吏’之误。

‘吏’字阙坏，后人遂妄改为‘忠’耳。”［16］108俞说

可从。所谓“三吏”，即典籍和金文中的“三事”。

《诗经·小雅·雨无正》云“三事大夫，莫肯夙

夜”，《小盂鼎》铭云“三事大夫入服酒”［9］2839，《夨

令方彝》铭云“明公朝至于成周，诞令（命），舍三

事令（命）”［9］9901，“以命三吏”即相当于铭文中的

“舍三事命”。可见《程典》此篇即是文王所作周

典，以诰诫有周之贵族官僚，此篇典法或即是文

献所说“文王之典”的一部分。遗憾的是，现存《程

典》多涉战国制度，似后人移他文所补，已非文

王所制。［6］165

东周以后，学者将改制典法视为受命的必要

程序。《公羊传·隐公元年》解释“元年春王正

月”，云：“王者孰谓？谓文王也。”何休注称：“文

王，周始受命之王，天之所命，故上系天端，方陈

受命，制正月，故假以为王法。”徐彦疏云“春者

端始，文王者周之始，受命制法之王，理宜相系。

故见其系春，知是文王，非周之余王也”，又云“谓

文王者，以见孔子作新王之法，当周之世，理应

权假文王之法。”［17］2196“文王之法”即“文王之典”，

延续西周以来的传统，《公羊传》及其后的公羊学

者，对于“文王之典”十分标榜，将文王制作典法

作为受命改元的重要理据。与此相似，《尚书大

传》云“文王受命一年，断虞芮之质，二年伐于，

三年伐密须，四年伐畎夷，五年伐耆，六年伐崇，

七年而崩”［10］，《大雅·文王》孔颖达疏引为文王

受命编排好了年份，将之视为新周之元年。在这

种说法中，文王受命之年，尚未克殷，周代统治

两周受命说的初型与衍变



·190·

  2014.1

者就已经预见了将来的国运，周代替商王朝统治

天下已成定局。这种说法与前引王孙满之语“卜

世三十，卜年七百，天所命也”一样，都是周代统

治集团对受命说所进行的改造。①

学者整合文王受命、改制、称王等内容，衍

生出一套受命仪典。《春秋繁露·三代改制质文》

记载：“文王受命而王，应天变殷作周号，时正赤

统，亲殷故夏，绌虞谓之帝舜，以轩辕为黄帝，推

神农以为九皇，作宫邑于丰，名相官曰宰，作《武

乐》，制文礼以奉天。”［18］187认为文王受命，在历

法、官制、都制、服色、礼乐等方面都进行了改

制。这些改制就成了受命者应完成的仪典，董仲

舒总结为“改正朔，易服色，制礼乐”。司马迁学

《春秋》于董仲舒，其有关受命说也继承了董氏的

说法。［19］6《史记·周本纪》说到周文王受命：“诗

人道，西伯盖受命之年称王，而断虞芮之讼，后

十年而崩，谥为文王。改法度，制正朔矣。”关于

受命的标志即是“改法度，制正朔”，足见“文王

之典”对受命说的影响。［20］

受命说作为解释政治更迭的工具，在不同场

合被加以宣扬。周积累数代之力代商而立，受命

者原理上可以包括整个周代统治集团，因此周人

在不同场合提出的受命，具有不同程度的差异。

反映在文献中，上至周始祖后稷下至周公、成王

乃至泛指的周邦，都可以接受天命。受命者不同，

受命场合不同，受命的具体内容也各有差异。另

外，受命与革命、受命与反思天命之间存在着一

定的张力。周代统治稳定之后，为了政治宣传的

需要，周代统治者着手消解受命中存在的革命因

素，同时早期对天命所进行的反思渐至荡然无存。

受命说逐渐成为一种比较固化的意识形态。东周

以来，受命说的衍变与“文王之典”具有很大关

系。“文王之典”指周文王为周代所制作的典法。

东周以来的学者极力渲染文王制典与受命之间的

关系，整合文王受命、称王、改制，发展出“改正

朔，易服色，制礼乐”的受命仪典，并在其后的实

际政治中广加应用。

①周初对于受命尚无如此明确的结论，如《君奭》云“我受

命无疆惟休，亦大惟艰”，对受命充满着未知。

参考文献

［1］刘家和.史学、经学与思想［M］.北京：北京师范大学出版社，2005.

［2］陈梦家.西周年代考［M］.北京：中华书局，2005.

［3］李学勤.清华大学藏战国竹简（一）［M］.上海：中西书局，2010.

［4］王和.文王“受命”传说与周初的年代［J］.史林，1990，（2）.

［5］晁福林.从上博简《诗论》看文王“受命”及孔子的天道观［J］.北京师范大学学报，2006，（2）.

［6］黄怀信，张懋镕，田旭东.逸周书彙校集注［M］.上海：上海古籍出版社，2007.

［7］刘泽华.中国政治思想史（先秦卷）［M］.杭州：浙江人民出版社，1996.

［8］许倬云.周人的兴起与周文化的基础［G］//历史语言研究所集刊（第三十八本）.台北：“中央研究院历史语言

研究所”，1968，（38）.

［9］中国社会科学院考古研究所.殷周金文集成［M］.北京：中华书局，2007.

［10］毛亨，郑玄，孔颖达.毛诗正义［G］//阮元.十三经注疏.上海：上海古籍出版社，1997.

［11］马瑞辰.毛诗传笺通释［M］.北京：中华书局，1989.

［12］罗新慧.周代天命观念的发展与嬗变［J］.历史研究，2012，（5）.

［13］李学勤.清华大学藏战国竹简（三）［J］.上海：中西书局，2012.

［14］顾颉刚.〈逸周书·世俘篇〉校注、写定与评论［G］//文史（第二辑）.北京：中华书局，1963.

［15］孙星衍.尚书今古文注疏［M］.北京：中华书局，1986.

［16］俞樾.周书平议［G］//俞樾.春在堂全书（第一册）.南京：凤凰出版社，2010.

［17］何休，徐彦.春秋公羊传注疏［G］//阮元.十三经注疏.上海：上海古籍出版社，1997.

［18］苏舆.春秋繁露义证［M］.北京：中华书局，1992.

［19］饶宗颐.中国史学上之正统论［M］.上海：上海远东出版社，1996.

［20］刘光胜.真实的历史还是不不断衍生的传说——对清华简文王受命的再考察［J］.社会科学辑刊，2012，（5）.

［责任编辑：秋    语］


